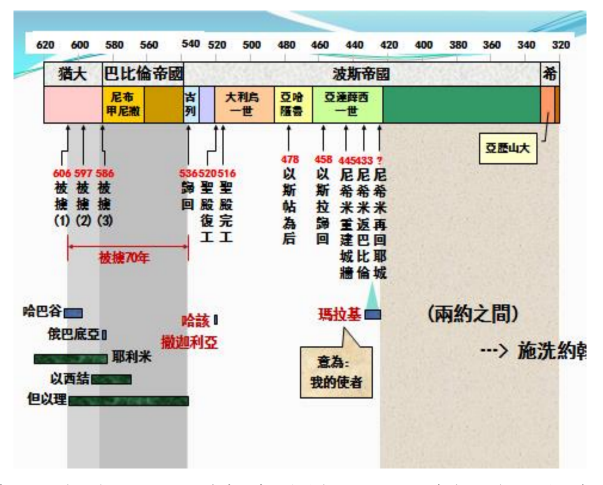
# 【生命讀經——哈該書、撒迦利亞書、瑪拉基書】

▶ 被擴歸回先知書的背景——哈該書、撒迦利亞書、瑪拉基書



- ✓ 從這個年代表可以明白這三卷先知書的寫作年代,以及所要傳講的對象,乃是被擄歸回到耶路撒冷的猶太人。指出他們在重建聖殿時所遭遇的困難,以及在信仰上的問題。
- ✓ 正當波斯王大利烏在位第二年(主前 520 年),猶大地出現了兩位先知,哈該和撒迦利亞。根據以斯拉的記載,拉五1,六14節,因著他們的勸勉,那些重建聖殿的猶太人大得鼓勵。簡單的說,哈該書鼓勵猶太人當以神家的事為重,積極建造聖殿,而撒迦利亞書則著重在建造人心,當悔改歸向主,以及有關彌賽亞的預言。
- ✓ 至於瑪拉基書,是舊約書信的最後一卷,有承先啟後的性質。寫作時,距猶太人自被擴的巴 比倫返回耶路撒冷已經超過一百年。歸回後早期的宗教熱忱已逐日消退。繼復興期後(參尼 十28~29),百姓再度對宗教漠不關心,對道德散漫放縱。從尼希米記十三章的記載,似乎 歸信耶和華神的子民,又再走回舊路,重蹈覆徹。莫非人就是如此無可救藥嗎?

#### > 哈該書

- ✓ 哈該書記載了四篇不同的信息,而這些信息的時間很容易區別,因為有詳細的日期:
  - 1. 一1~11節,在大利鳥王第二年六月初一日。內容是勸勉所羅巴伯和大祭司約書亞及百姓們,要承擔起重建聖殿的急務。哈該指責百姓的不忠,把屬靈的職責丟棄一旁,而致力於

個人的小利。用破漏的錢囊來比喻,為什麼一切的血汗和努力,卻沒有達到預期的結果呢?當一個人沒有把神給予他的使命和責任放在第一位時,其餘一切為他自己所做的,不會是他自己真正的幸福和滿足。安逸的生活使人失去目標,使人失去事奉神的動力。其中,有兩處經文提到『你們要省察自己的行為』。一5節的省察,指出你們只顧自己的家,任憑神的家荒廢。一7節的省察,乃是從自己的生活現狀去反省,盼望多得,所得的卻少,這是為什麼呢?提醒我們,神是一切的源頭,不要為現在自己的不事奉、不奉獻找藉口。提醒我們,你看重神家的事,神就看重你家的事。豈不是與主耶穌所教導的主禱文的優先次序相同嗎?先求神的名、神的國,你日用的一切就必得著。23天之後,一12~14節記載眾人的反應,人心被激勵,都起來為神的殿作工。提醒我們,不要忘記禱告,你會確實看見神在作工。在我們建堂的時刻,我們也要常常禱告,求神激動我們眾人的心,起來作工!

- 2. 二1~9節,在大利烏王第二年七月二十一日。即使如此,因看見眼前的人力不足、資源缺乏,因而灰心氣餒、害怕喪志,乃是人之常情。先知再次鼓勵,有神與你們同在,這是萬軍之耶和華的保證,有神的靈在你們中間,不要懼怕。神必震動萬國,供應一切所需。所羅門耗時七年興建的聖殿,吸引了遠近諸王羨慕的眼光和進貢(王上10章),相比之下,現今被擄歸回所重建的聖殿,是『在眼中看如無有』。我們常用外表的現象來衡量得失優劣,也因此影響自己的情緒,甚至用這種地上價值觀的比較,讓人失去對神的信心。請注意這裡『雖然如此』的教訓,外在不是最重要的,裡面的有神同在才是關鍵。外在的華麗壯觀不是榮耀,裡面有神同在才有榮耀。記住,神在這裡的應許,神的榮耀要充滿這殿,是比以前更大的。不是因為建築物大,而是人的心大,他有空間給神,當人的心變大,就裝的下神的榮耀。
- 3. 二10~19節,在大利烏王第二年九月二十四日。在第三篇信息,形容關於罪的傳染性。指出在聖地即使有這些獻祭的舉動,仍然不會被神悅納,為什麼?哈該在這裡要指正一個錯誤的觀念,神所分別為聖的祭物,不能叫獻祭的人成為聖潔。想一想,這是多麼大的衝擊,我們來教會敬拜、事奉、奉獻,不能叫我們因此成為聖潔可喜愛的子民,那我們應當如何行,才算呢?許多時候。我們以為作聖工可以使服事的人成為聖潔,或以為人的軟弱敗壞,不至於妨礙神聖的工作,甚至作為藉口,想為善卻做不到,沒有關係的。哈該說,我們的想法和神的心意相反。因為作聖工的人,首先要除罪,所有要上講台事奉的人,都要先認罪,求赦免,成為聖潔才能作神的工。不要誤以為自己的污穢可以在聖工的遮蓋下,不被追討。相反的,帶著罪污作神的工,卻虧損了聖工,使所作的成為枉然。二14節的三個『也是如此』,將人陷入困境的因由表達的淋漓盡致。但願我們真實的明白這個教導。
- 4. 追想是一種回顧和反思。在現代快節奏的生活中,追想是一種被遺忘的祝福。此處有三次的『追想』,先知請百姓在思想上作一次時光倒流,返回從前的景象,就是聖殿被毀,沒有一塊石頭壘在石頭上的景況,以及在倉中無糧的困境,然後在腦海中追想到立耶和華殿根基的日子。從被擄到歸回、從廢墟到建聖殿,七十年的日子,在腦海中一幕一幕的閃過,你可曾看見神的影子?九月二十四日是此處經文的重要轉捩點,分別提到四次(二10,15,18,20)。追想困境會使人意志消沉,然而也是人心甦醒的轉機。人生在世,苦難如火星飛騰。只要有火,就必有火星,只要活著,就必有苦難。苦難帶來憂愁和痛苦,這樣的遭遇和傷痛,可以使人消沉軟弱;然而,這樣的的遭遇和傷痛,也可以使人堅強。關鍵在於懂

得時時追想神的帶領。詩篇77,詩人用三次『**難道**』來省思(詩七十七7~9),引導自己追想神歷代的作為,堅固自己的心,篤定相信神的信實可靠,『我在患難之日尋求主…我追想古時之日,上古之年…捫心自問…』各位,追想你人生中的『此日以前』和『從今日起』,你看見什麼嗎?神對你說了什麼嗎?

5. 二20~23節,在大利烏王第二年九月二十四日。在第三篇信息的同一天,神的話第二次臨 到哈該,傳出了關於彌賽亞的預言。預言大衛王國的復興與列國的傾覆。

#### ▶ 撒迦利亞書

- ✓ 面對這群經歷戰亂,受敵人逼迫、離鄉背井、寄人籬下,如今重返家園,重建聖殿聖城的猶太人,他們最需要的信息是什麼?不要重蹈覆徹、走回頭路!哈該的工作是激勵百姓承擔外在的建殿任務,而撒迦利亞則肩負起先知性的責任,竭力領導百姓經歷徹底的靈性改變。
- ✓ 在歷史背景方面,主前538年,所羅巴伯帶領猶太人第一次歸回,重建聖殿,立了根基以後,被仇敵攔阻,停工16年。百姓享受舒適安逸的生活,建殿的心也冷淡了下來。此時,神興起哈該傳責備與鼓勵的信息。在哈該於大利烏王第二年六月一日傳講第一篇信息之後,撒迦利亞於同年八月傳講第一篇信息。那時是主前520年。之後,以斯拉帶領另一批猶太人於主前457年第二次歸回,重建信仰;而尼希米則是在主前444年帶領猶太人第三次歸回,重建城牆。
- ✓ 本書分成兩個主要的段落:
  - □1~8章主要記載八個預告式的異象,雖然它們與當代的歷史情況有接觸點,但其含意卻延伸至末後的日子(一7~六15)。之後,談到禁食的問題及四個信息。分別以『耶和華的話臨到』作為分界點。
    - 1) 七4~7, 斥責假冒為善的禁食。
    - 2) 七8~14,斥責以色列人不肯聽從神的話。
    - 3) 八1~17,以色列復興的應許。
    - 4) 八18~23,以色列將來的喜樂。
  - ⇒9~14章,各以『耶和華的默示』作為開始,有兩篇默示信息論及相同的主題,即將來對世界列強的審判與以色列的救贖。這些異象是哈該書的續篇,補充哈該書二20~23的預言內容。
- ✓ 本書列出舊約部分最清晰的彌賽亞真理。主要的有:
  - 1. 基督是那苗裔,三8。
  - 2. 基督是神的僕人,三8。
  - 3. 基督是牧人,九16,十一11。基督是被擊打的牧人,十三7。
  - 4. 基督騎驢駒進耶路撒冷,九9。
  - 5. 基督被賣三十塊錢,十一12~13。
  - 6. 祂的手與腳被刺透,十二10。

- 7. 基督返回橄欖山,十四3~8。
- 8. 祂是除罪孽的彌賽亞,三4。
- 9. 祂是集中祭司與王權於一身的彌賽亞,六13,九9。
- 10. 基督是遭以色列拒絕的牧人,十一章。
- 11. 以色列的敵人遭滅,耶路撒冷獲救,及彌賽亞自錫安伸張千年之政,治理全世界,十四章。
- ✓ 一2~6節的引言從『要悔改轉向神』的呼召開始。七十年過去了,現今存留且因神的應許回歸的百姓,是否有特別的恩寵,可以免受懲罰呢?不是的,先知的勸告仍然是:『你們要轉向我,我就轉向你們…不要效法你們的列祖』,因為不懂得從歷史記取教訓的人,仍然會陷入相同的結局。今天的基督徒也有許多的借鏡,舊約的歷史片斷,個人的際遇,就好像一個永不落幕的舞台,給敏銳的讀者正反兩面的信息——警誡我們不要效法那些掉在泥沼中而拒接救援的人;反而要接受接受警誡、悔改歸向神。神的法則永遠不變,神做事的方式乃是根據祂的話語律法;因此,不是同樣可以預期祂的下一步行動是什麼嗎?新約有兩段經文,驗證聖經的一致性。第一段在希伯來書十二1節,引述許多的見證人環繞我們,如同雲彩一樣,我們當學他們的信心和行為,放下各樣的重擔,脫去容易纏累我們的罪,存心忍耐,奔那擺在我們前面的路程。第二段在林前十11節,保羅在引述了一連串的舊約歷史以後,下一個結論:『他們遭遇這些事,都要作為鑑戒,並且寫在經上,正是警誡我們這末世的人。』。各位,你是否把這些警誡讀進去了?耶穌基督昨日、今日、一直到永遠,是一樣的(來十三8)。神的話語安定在天,永遠不變(詩一一九89)。
- ✓ 關於八個異象的部分,請參考註釋書的講解。
- ✓ 有關第七章的**禁食教導**。猶太人至少在會在三種情況下,禁食悲哀哭泣。1)遭遇重創,內心極度悲痛,如約伯、大衛。2)為所犯的罪悔恨,禁食並刻苦己心(參利十六29~31,賽五十八3~9)。3)面臨困難,在神面前迫切的尋求指引,如末底改和以斯帖等。所以,禁食是內心深度感受的一種外顯狀態,不是一種宗教禮儀而已。是屬靈生命在不同處境下,以神為中心的回應。我們可以藉著這段經文的學習,反思幾個問題:這群問道的人是否在潛意識中,以為自己的禁食完成了大功?是否用禁食來挽回神的心意?是否認為告別了大難,就不須再有警醒的心?我們當問自己,禁食的行動是為了什麼?保羅說,不吃是為神不吃,吃是為神而吃;在林前吃祭肉的教導,告訴我們,信仰經歷的重心在神,不在禮儀。主耶穌對法利賽人的指責,豈不是也是對我們說的;我們所行的、卻不符合我們所宣傳的及所信的;豈不是同樣的內外不一致、心口不一嗎?
- ▼ 禱告不蒙神應允的次數,比蒙應允的次數還多許多,這是我們心中的疑惑。七13節,萬軍之 耶和華說:『我曾呼喚他們,他們不聽;將來他們呼求我,我也不聽!』,另外在耶十五1 節說,即使有摩西和撒母耳代求,神也不聽。這樣的宣告,是多麼大的震撼啊!先知在這裡 告訴我們原因,神不聽人,因為人先不聽神。以賽亞在賽五十九1~2節也說明此事,乃是人 的罪孽使人與神隔絕,是人的罪惡使神掩面不聽。各位,多想一想,到神面前來的時候,是 否帶著認罪悔改的心志呢?再思約十四13~15節,禱告的結語乃是奉基督的名,等同於請基

督為你的祈求背書;會蒙神應允的關鍵,在於**『使父因兒子得榮耀**』。所以,我們的禱告是 否遵行主的命令,我們的禱告是否為了使基督得榮耀,這是值得思考的事。

- ✓ 八23節是很振奮人心的經文,也是教會的盼望;萬軍之耶和華如此說:在那些日子,必有十個人從列國諸族中出來,拉住一個猶大人的衣襟,說:『我們要與你們同去,因為我們聽見神與你們同在了。』。我們都盼望擁有這種屬靈的吸引力,吸引人來教會,他們拉著一位基督徒的手,渴慕的說,我想要來認識你們的神,因為我聽見神與你們同在。如何才能擁有這種屬靈的吸引力呢?這段經文(八9~13)教導說,首先,這是從神的恩典開始,當百姓起來建造的時候,以前是欠缺與互相攻擊,現在是豐收與享福;從前是被列國咒詛的,現在是被人稱為有福的。這是神的作為,只要順服去做,神就叫你的手強壯(八9,13)。其次,要遵照神的吩咐。神做祂要做的,神說:我定意施恩與耶路撒冷和猶大家(八15)。但是,你們所當行的乃是這樣:說話誠實、按至理判斷(按誠實與完全的公平)、使人和睦。所禁止不行的有兩項:不可心裡謀害人、不可起假誓。最後,遵照前兩點而行,所活出來的是誠實和平的生活,是有歡喜快樂的日子(八19)。這樣才是有屬靈吸引力的生命,吸引人來認識神。這是你渴慕的盼望嗎?
- ✓ 十四章從『耶和華的日子臨近』,接著是多次的『那日』,教導我們要儆醒等待那日。我們當有儆醒等待的信心、態度和行動。在這段經文中預言耶和華的日子來臨前的預兆和現象,也可參照太二十四章主耶穌所說的末世的預兆。弟兄姐妹,學習聖經的末世論,乃是要提醒我們建立正確的人生觀和價值觀。所謂『不知死、焉知生』,唯有明白人生的結局,回看人生格局,承認自己在世上是客旅、是寄居的,才能有智慧地活在地上,用智慧數算每天的日子。其次,如果我們未曾正確解讀這些信息,建立末世觀,又怎能有急迫的心,向未信者傳遞警告的話語,又怎麼會有悔改歸信主的人呢?唯願我們聽見撒迦利亞的信息,就去行,因為這樣的人有福了!

#### > 瑪拉基書

- ✓ 本書用宣告神對以色列的愛開始,從神揀選以色列的這件事上足以得證,但以色列未能按此心意回報這愛。祭司們領頭得罪神,污穢祂的壇,並獻上卑賤的祭物。再者,領袖未曾正確教導百姓律法,以致多人跌倒,在婚姻上的混亂,眾人沉溺在罪中。因此,再度強調神的審判必要來臨,眾人要轉向神,神就轉向他們,這是唯一的拯救之路。本書如同整本舊約的缩影,被神揀選救贖的人,一再離開神,在敬拜獻祭和生活中,一再表現出不敬虔不敬畏神的態度和行為。神的寬容忍耐要到何時呢?反思我們今日的生活,是否也落入同樣的光景呢?
- ✓ 聖民的成績單,尼希米記十三章。5/29/2016 講道。
  - 1. 曾經發咒起誓遵行律法,結果他們得了四個『F』。
    - 關係:祭司以利亞實與亞們人多比雅結親。(13:4)
    - 財富:無人將利未人所當得的份給他們。(13:10)
    - 時間:他們在安息日榨酒、作各樣買賣。(13:15-16)
    - 家庭:他們娶了外邦女子為妻。(13:23-24)

### 2. 曾經有過屬靈復興的聖民,為何又再偏離真道?

- 人願立志為善,奈何行出來由不得他。
- 信仰上的妥協,是人偏離真道的開始。
- 3. 神如何來看待這一張不及格的成績單?
  - 神有公義,然而也是有恩典有憐憫的神!
  - 神不丟棄,不全然滅絕與祂立約的聖民。
  - 神的救贖,要應驗在主耶穌基督的身上。
  - 叫一切信耶穌的人,不至滅亡反得永生。
- ✓ 本書透過七個問題的再思,來闡述書中大意¹。
  - 常一問,再思神的愛。一2~3。當記得,本書的讀者是被擄歸回的猶太人。耶和華說:『我曾愛你們。』。猶太人說:『你在何事上愛我們呢?』。究竟『愛』當用什麼來衡量呢?人對愛的了解,或許會從物質上的天平來量度愛的大小多寡,可能是財務或工作;也會從與人相處的關係上,有一群合得來的人在一起,你儂我儂,神好愛我;也會從身體健康、活動自如、快樂滿足;也會從有一個安全安定舒適的環境上。從這些地方來感覺神的愛,足或不足,是不是多數人的想法?在這裡,神如何說祂的愛?主要有兩點:1)用揀選(救恩)來說明祂的愛是何等深廣與豐富。2)用雅各的人格特質,表面他不配得神的愛。只有正確明白神愛我們的愛,才會生出真正的感恩。注意,『愛神』與『愛神的祝福』是不同的,你明白這當中的區別嗎?各位,想一想,神在何處何事愛你呢?不是用何事來解讀神的愛,乃是用信心來體會神的愛。
  - ➡ 第二問,再思真敬虔。一6~9。試問,你是否會帶一籃腐敗的水果去送給你的老闆或是好朋友?這樣做,有誠意嗎?會不會產生反效果呢?行為反映人的內心;心裡充滿什麼,口裡就說出來。神的話是責備的話、是傷痛的話;如同你的兒女,不把你當爸媽那樣尊敬。把神當神看,看神的心態和眼光要對,自然就會用對的方法來敬拜神,因此就會有蒙神悅納的對的結果。此處極具反諷意味的話,從『在何事上愛我』到『在何事上藐視我』,請想一想,『何事』對你而言,是什麼呢?求神來揭露我內心深處的光景,拿走我的盲點,看清我自己的本相。因此,我們所做的一切事,都不是徒然的。請看二1~3節的警告,對祭司、對屬靈領袖的指責,你們若不聽從,就使咒詛臨到你們,你們要與糞一同除掉。表示無用污穢之物的結局。今日,誰是祭司呢?彼前二9節,我們是君尊的祭司。請看重你現今的身份及見證。
  - 常三問,再思婚姻觀。二10~16。本段從行事詭詐、背棄神的約開始,為何與婚姻有關呢?首先,神有能力創造多人,卻只單造一人,乃是為了要從一人得虔誠的後裔。人若混亂與配偶的關係,所得的就不是從一人的後裔。此外,對神的創造與設定的婚姻制度存有敬畏的心,就會謹慎小心;因為對配偶的不忠,不能持守婚姻的盟約,等同於對神的不忠及不守神的盟約。娶『事奉外邦神』的女子為妻的關鍵指責,乃是這種結合的行

<sup>1 《</sup>十二小先知書默想》梁潔瓊著。

- 為,等同於認同她們的神,實質上表現了背叛離棄神的行動,因此在屬靈上是淫亂的心態,這是不聖潔的。本段中『詭詐』一詞出現多次,有詭詐的心,就用詭詐對待弟兄、用詭詐對待妻子。人心詭詐,如何能敬虔單愛神呢?你能接受耶利米書十七9節的這句話嗎?『人心比萬物都詭詐,壞到極處,誰能識透呢?』。確實不能,看自己不是,看別人也不準。然而,下一節經文,耶十七10節說:『我—耶和華是鑒察人心、試驗人肺腑的,要照各人所行的和他做事的結果報應他。』。請對照林後五10節,『因為我們眾人必要在基督臺前顯露出來,叫各人按著本身所行的,或善或惡受報。』。請不要疏忽聖經的話,神是輕慢不得的。
- ➡ 第四問,再思行惡真的無所謂嗎?二17~三9。公義的神在哪裡呢?世界上有這麼多行惡的人,他們一生亨通享受,逍遙法外,為何看不見公義公正呢?這事讓亞薩困惑(詩篇七十三),令約伯叫屈(伯二十一),你是否也憤憤不平呢?瑪二17節,猶太人說:凡行惡的,耶和華看為善,並且喜悅他們。神果真是如此善惡分不清楚的神嗎?為何猶太人會有這種想法呢?其實這是一種屬靈的短視,只根據一般的現象妄論神,沒有想到神藉耶穌因人的罪死在十字架上,就是祂對罪惡最清楚的公義審判。我們應當學習培養對的眼光,不要按眼前的某些反因果的現象來妄論神的公義,也因此認為小小的犯錯不改,無所謂、沒關係。從終局回看人生,就看見神的公義,這是亞薩進入神的聖所學會的眼光。在看不見公義的時候,不是神沒有公義,乃是神的寬容。至終審判來臨的時候,祂如火、如鹼,必要燒滅潔淨一切。『祂來的日子,誰能當得起?站立得住呢?』
- 常五問,再思如何才是轉向神?三7。在這個舊約時代即將結束的那段日子,對那群經歷被擴歸回的人,歷史給人的教訓,就是人學不會教訓。他們的生活證明一個事實,有蒙揀選的恩典與特殊地位,但卻未真實活出神所期盼的那種實際有彰顯神、見證神的生活,是可以向世人見證神的榮耀的生活。與神同心同行不是一種約定和約束,而是展現一種和諧樂意跟隨的關係。如何才是轉向呢?轉向與悔改是同一個希伯來字,我們常有的情况是,有悔卻沒有改,因此,總是在原地打轉。這裡提醒我們,不要作一個表面跟隨神,內心卻遠離神,有名無實的基督徒。真心的轉向,乃是遵守神的典章,因此神就轉向我們。路十一28節,耶穌說,遵守的人有福了。
- 常六問,再思奪取是損失。三8~12。上一節說到,神呼籲祂的子民要轉向祂,下一節指出神子民錯誤的行為,乃是沒有轉向神的證據。這裡連續用了三次的『奪取』,很強烈的字眼。猶太解經家認為是『暴力搶奪』的意思;七十士譯本翻譯作:『人豈可欺騙神』。重點是,猶太人沒有照十一奉獻而行,在這件事上,奪取神的供物。奪取代表搶走不屬於自己的東西,搶奪神的東西,佔為己有。以欺騙的心態作奉獻,裝作敬虔的樣子。今天的基督徒在十一奉獻上的討論,有人認為這是舊約的律法,今日還要遵守嗎?有人討論,究竟是稅前計算?還是稅後計算?有人認為應是甘心樂意的奉獻?有人說要奉獻的扎心才算?你認為呢?人對錢財的態度顯出他對神的態度,主耶穌在太六24節說,一個人不能事奉兩個主人,你究竟事奉誰呢?錢財是信心的試金石,試驗你看什麼為重要?因為財寶在哪裡,你的心就在哪裡。我們信任地上的銀行,作了不少的儲蓄投資,卻對天上的銀行沒有信心。所以,神給我們一種新的計算公式,奪取是損失,奉獻才是蒙福。願意遵守神話語奉獻的人,在『失去』十分之一時,竟然可以獲得『無處可容』之福。

你可曾想過,放手才有得著嗎? (三11)。再思,今天神的家缺糧、事工有缺乏,是否因為我們未曾負起當盡的責任呢?

- ➡ 第七問,再思神的賞賜。三13~15。前面說到猶太人懷疑神的公義,因為神未對作惡的 人採取立即的懲治;但是,他們現在心中的不平,卻是因為神未對他們所行的善及事奉, 採取立即的獎賞。他們說:『事奉神是徒然的,遵守神所吩咐的,在萬軍之耶和華面前苦 苦齋戒,有甚麼益處呢?』。自古以來,多少人的宗教信仰落在一個圖功利的網羅中,短 視的眼睛只看重暫時的利益。為何有此心態呢?因為在三15節,百姓不滿眼前的現象: 『如 今我們稱狂傲的人為有福,並且行惡的人得建立;他們雖然試探 神,卻得脫離災難』。 話中含有對神包庇罪惡之不滿語氣。今天這種現象仍然同樣存在,求神憐憫,讓我們不 要掉入同樣的心態陷阱。其次是因為沒有建立信仰的末世觀。三17~18節,神有一個『所 定的日子』,那是一個『將善人和惡人、事奉神的和不事奉神的人,分別出來的日子』。 惡人短暫得利益,卻永恆受罰,這樣的人生是你所羨慕的嗎?我們既然相信有『永生』, 那麼相形之下,永生豈不是比今生更長久、更有意義和價值嗎?永生的福分豈不是比眼 前短暫的利益更寶貴嗎?請問,事奉神的人有何益處呢?1)他的生命得以改變、得以更 成熟。事奉是操練與神連結的關係,在愛中、在話語裡、在禱告裡、在順服的掙扎中、 等等,操練自己更有效法基督的生命。2)生命的事奉,是影響別人生命的事奉,是使人 蒙福的通道。3)人死了,什麽都帶不走,只有事奉的果效隨著他們,直到永遠。(啟十 四13)。
- ✓ 在結束七個問題的反思討論之後,進入本書的最後焦點,敬畏神的人有福了。三16節,『那時,敬畏耶和華的彼此談論,耶和華側耳而聽,且有紀念冊在他面前,記錄那敬畏耶和華、思念他名的人。』。神與敬畏祂的人是如此的親近,神側耳聽他們在說什麼,而且記錄記下這些人的名字,時常思念他們。其次,神應許那些敬畏祂的人有各樣的福氣。1)經歷醫治之日光。2)經歷健壯之歡愉。3)經歷制敵之勝利。這三個經歷即使不是肉身的經歷,也會是屬靈的經歷,真是美好的經驗。在明白這些事情以後,先知在此,重新確定律法的地位,神所吩咐律例典章的重要(參太五18節);其次,為這段期間,在耶和華大而可畏的日子未到以先,建立一種期盼,父親的心要轉向兒女,兒女的心要轉向父親,因此得以脫離受咒詛的結局。

## ▶ 讀後心得及今日的應用

- ✓ 《再思因信稱義》這本書指出:什麼是信?什麼是義?什麼是稱義?在舊約聖經如何藉著亞伯拉罕表述這些觀念?在新約聖經又如何表述我們的信仰和應用?對『因信稱義』有正確的認識,才會活出合神心意、與神有正確關係的生活。請想一想,你對『因信稱義』的理解是什麼?試著寫下你的心得。
- ▼ 聖經中說到的各種福氣,與神的親密關係,以及屬靈的經歷,這些都是『敬畏神』的自然結果;而遵守聖經的全面和各細節的教導,活出這種生活表現及過程,則是『敬畏神』的實際。在今天的信仰教導中,必要注重『恩典』與『真理』的平衡,明白『信心』與『行為』的相關。