**《2016年讀經計劃》**

第三十六週， 10/31-11/5

經文：希伯來書第七至十二章

|  |
| --- |
| 希伯來書 |

**週一**。第7章：對於猶太人而言，當他們想到祭司，一定必須是亞倫的後裔，因此他們對於耶穌基督（猶大支派）祭司的身份難於理解。於是作者在本章引用舊約聖經告訴我們祭司有兩個體系,一個是亞倫的體系（利未人），一個是麥基洗德的體系，並且詳述了這兩個體系的區別，亞倫的體系是按肉身血統世襲，受壽命的限制，在律法之下軟弱無益；而麥基洗德的體系是由神直接設立，長遠為祭司，超越律法引進更美的指望。作者隨即解釋了麥基洗德撒冷王的稱號，是平安王和仁義王的意思。麥基洗德作為舊約中耶穌基督的預表，同時具有君王和大祭司的身份，並且位份高於以色列人的先祖。所以麥基洗德的祭司體系要高於亞倫的體系，因為亞倫的先祖亞伯拉罕曾將十分之一獻給麥基洗德。耶穌自己即是聖潔的大祭司（無需為自己的罪獻祭），又是無玷污的贖罪祭（將自己一次獻上就永遠完全），為我們帶來“更美的指望”——使從前不允許進入至聖所的我們，從此可以被允許進到神的面前。

**每日經文默想**：本章告訴我們麥基洗德的祭司等次比起亞倫的等次有哪些超越性？

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**每日生活應用**：你相信靠著耶穌基督來到神面前，他會拯救你到底嗎？你的確據是什麼？

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**週二**。第8章：在上文論述耶穌基督是前所未有的大祭司的基礎上，提出了這位大祭司不僅祭司的職分超越亞倫的後裔，所侍奉的場所也非人手所建的聖所和帳幕，而是在父神寶座所在的真帳幕裡。因而引出希伯來書的一個重點，即耶穌基督所向我們展示了與舊約律法相比，更美的祭司職分，更美的真帳幕，更美的祭物，更美的約，更美的應許，並且引用耶利米書31：31-34，通過對比以色列人出埃及時刻在石板上的約，與放在人心裡面的約，講明這更美的新約臨到，不再是在律法的儀文上，而是在心靈的新樣上。並且這新舊兩約所帶來的結局完全不同，石板上的舊約以色列人不遵行，神就任憑他們被萬國拋來拋去，而寫在心裡的新約則帶來認識神，和永遠的救贖。因此這裡向希伯來信徒指出舊約中律法所設立的舊約，不過是預表更美之新約的影像。

**每日經文默想**：讀10-12節，這裡所講的新約和舊約有什麼不同？

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**每日生活應用**：有些以色列人更偏愛看得見的祭司和舊約，而不敢把自己交給看不見基督和新約，你覺得你自己在信仰上跟他們有何相同或不同？

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**週三**。第9章：第九章進一步闡明第八章提出更美之新約是什麼意思。詳述聖所的第一層帳幕，至聖所的第二層帳幕，以及贖罪用的山羊和牛犢的血，這些給人所做的都是預表，不但祭物是有限的，獻祭物的祭司也是有限的，都不能夠解決人的罪。如今這些都在耶穌基督身上成為更美的成全，這位永存的大祭司，用自己的血作為祭物，進入真正的至聖所，為我們在父神面前獻上一次永遠有效的贖罪祭。他的血是可以實實在在潔淨我們的心，讓我們脫離死亡轉來服侍神。為了強調和解釋耶穌基督血有赦罪的能力，作者用遺囑要人死去才能生效做對比，來進一步論述罪的赦免必須在流血之後。並且再次講明，大祭司和祭牲的血每年獻，並不能除掉人裡面的罪，而耶穌作為真正的大祭司用自己的血來到父神面前，一次獻上，就永遠除掉了我們的罪。

**每日經文默想**：讀15節，為什麼耶穌基督的受死可以贖人的罪？為什麼這些人還可以得到永遠的產業？

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**每日生活應用**：你覺得耶穌基督是你的大祭司，對於你將來在神面前面臨的審判意味著什麼？

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**週四**。第10章：因為舊約是新約的影子、預表，因此按照舊約每年的獻祭並不能真實除去人的罪，其功能不過是讓人每年想起自己的罪來，於是知罪的人仍需要一個更真實的獻祭，來除掉他們的罪，就是耶穌一次並永遠的獻上自己，我們的罪得到了真實恒久的赦免，從此人們就不必再為罪而獻祭。過去以色列人絕不敢進入至聖所，他們深知有罪的人面對神是會死去的，只有大祭司為獻祭的緣故才能進去。而在這一章作者所講對以色列人是之前想都不敢想的，因為我們已經憑著基督的血被神看為無罪，可以坦然無懼的進入至聖所，親自來到神的面前！在這樣大的恩典面前，我們應當有的正常回應，就是在苦難面前毫不動搖，彼此相愛，常常聚會。然而我們知道希伯來教會的弟兄姐妹，受了猶太教極大的逼迫，有人來攪擾、催促他們返回猶太教舊約的傳統，因此作者在這裡明確指出，如果這樣大的救恩一個人聽明白了都不肯回轉，還蔑視耶穌的救恩，那就再也沒有其他的方式或祭物可以叫這個人回轉了，因為基督的血是唯一的救法。因此有人聽明白了這救恩卻不相信，還是恪守舊約的禮儀，把主的寶血當作俗物，就是“退後入沉淪”的那等人，然而作者也安慰和鼓勵收信的會眾說，相信他們是“有信心以致靈魂得救的人”。

**每日經文默想**：5-8節，當初是神吩咐摩西祭司獻祭的禮儀，為何在這裡又引用詩篇，說神不喜歡這些？

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**每日生活應用**：希伯來書作者一直強調很多人聽明白了福音，卻仍不相信甚至蔑視耶穌的救恩。你自己對這一點有何體會？

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**週五**。第11章：第十章向我們提到，是對於耶穌基督救恩的信心（而非堅守律法）使我們得救，十一章就更深入地講論為何能使神喜悅的是我們的信心，而不是遵守律法的儀式。這裡值得注意的是第三節，指出我們相信“看得見的”出於"看不見的"（神創造了可見的宇宙）是出於信心。這樣就接續了之前所論證的，看得見的帳幕是影子，看不見的帳幕才是真實的。讓猶太人（我們亦然）眼目轉離可見的律法儀式，去信靠看不見的基督救恩，是非常不容易的。因此作者列舉出舊約諸多憑信心不憑眼見的有信心的人，讓他們看到他們耳熟能詳的聖經人物其實就是信心的榜樣。這些人憑信心盼望神的應許，仿佛是遠遠看到天上的家鄉，因此雖然尚未到達，但可以因此忍受暫時的苦楚。

**每日經文默想**：本章經文所列舉的舊約人物中，哪個人的信心給你的印象最深？為什麼？

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**每日生活應用**：你目前所經歷的難處中，哪些是你在神裡面有盼望的？你怎麼知道這盼望是真實的？

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**週六。**第12章：作者鼓勵希伯來信徒們，在信心裡的盼望，是讓我們能夠忍耐眼前苦難的秘訣。用主耶穌作為榜樣，告訴我們所忍受的苦難雖是可見的，卻是暫時的；所盼望的喜樂雖是暫時看不見的，卻是永恆的。並且指出，父神是因為愛我們，所以允許管教臨到我們。我們在神的面前要謹慎自己，不要像以掃為了世界上的好處，丟掉了神預備的祝福。什麼是祝福呢？作者接著用一個兩座山的對比來講明：在律法之下就如同西乃山，是神聖潔的律法顯出人的罪惡來，結果就是恐懼戰兢；在恩典之下就如同錫安山，是神赦免了人的罪，使人可以來到神的面前，結果就是永生和平安。神的話語震動天地，就是這樣一個兩分的過程，屬神的人就屬於不能震動的國，在錫安山；不屬神的人棄絕了神的話語，只能落在審判當中。

**每日經文默想**：3-6節，作者安慰受罪人頂撞，與罪惡相爭的信徒不要灰心，並且說這是神所給的管教。為什麼讓這些信徒痛苦的人和環境可以給他們帶來益處？

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**每日生活應用**：你曾經歷過從神來的哪些管教？你得到了哪些益處？

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |

**本週受聖靈感動背誦的經句：**

|  |
| --- |
|  |
|  |
|  |